
1 
 

RAMAZAN VE İNFAK*

İnsanoğlu hayatını devam ettirmek için maddi ve manevi yönden başkasına ihtiyaç duyan bir varlıktır. Bu 

durum, insanlar arası ilişkilerde karşılıklı yardımlaşmayı zorunlu kılmaktadır. Kur’an-ı Kerim’de Allah Teâlâ 

şöyle buyurmaktadır: 

نْيَا وَرَفَعْنَا بَعْضَهُ  ُ َۜ مْ فَوْ اهَُمْ يقَْسِمُونَ رَحْمَتَ رَب كََِۜ نحَْنُ قَسَمْنَا بيَْنَهُمْ مَع۪يشَتَهُمْ فِي الْحَيٰوةِ الد  َخِذَ بعَْضُهُمْ بعَْضاً سُخْرِيا  قَ بَعْضٍ دَرَجَاتٍ ليَِت 
ا يجَْمَعُونَ  َ  وَرَحْمَتُ رَب كَِ خَيْرٌ مِم 

“Rabbinin rahmetini onlar mı bölüştürüyorlar? Dünya hayatında onların geçimliklerini aralarında 

biz paylaştırdık. Birbirlerine iş gördürmeleri için kimini ötekine derecelerle üstün kıldık. Rabbinin rahmeti 

onların biriktirdikleri şeylerden daha hayırlıdır.” (Zuhruf, 43/32.) 

Dünyada asil bir yaşayış, ahirette de sonsuz huzur vadeden İslam, özellikle zayıfları, güçsüzleri, kimsesizleri, 

yetimleri, yoksulları himaye edecek kurallar getirmiş, onların toplumla bütünleşmelerini sağlamak ve yaşam 

zorluklarını iyileştirmek için gerekli önlemleri almıştır. Yüce Allah, nimetlerle lütufta bulunduğu kuluna, 

faydalandığı her şeyde ihtiyaç sahiplerinin de tasarruf yetkilerinin bulunduğunu bildirmiş ve onlara bu imkânın 

sağlanmasını emretmiştir. Nitekim Kur’an-ı Kerim’de şöyle buyrulmuştur: 

َّٓائلِِ وَالْمَحْرُومِ    َ ٌ للِس  ي امَْوَالهِِمْ حَق  َّ۪ٓ  Mallarında (yardım) isteyen ve (iffetinden dolayı isteyemeyip) mahrum“      وَف

olanlar için bir hak vardır.” (Zâriyât, 51/19.)  

Toplumdaki ihtiyaç sahiplerinin tüm boyutlarıyla korunması konusunda İslam dininin getirdiği en önemli 

ilkelerin başında “İnfak” gelmektedir. İnfak; Allah’ın rızasını kazanmak amacıyla müminin kendi servetinden 

harcamasıdır. Kişinin sahip olduğu maddi ve manevi her tür nimetten başkalarını da yararlandırmasıdır. Cenâb-ı 

Hak Kur’an-ı Kerim’de bu hususta şöyle buyurmaktadır: 

ا جَعَلكَُمْ مُسْتَخْلفَ۪ينَ ف۪يهَِۜ فَال ذَ۪ينَ اٰمَنُوا مِنْكُمْ وَانَْفَقُوا لهَُمْ اجَْرٌ كَب۪يرٌ  َ ِ وَرَسُولهِ۪  وَانَْفِقُوا مِم   اٰمِنُوا باِللّ ٰ
“Allah’a ve resulüne iman edin; O’nun size emanet olarak verdiklerinden, başkaları için de infak edin. 

İçinizden iman edip infakta bulunanlara büyük bir mükâfat vardır.” (Hadîd,57 /7.) 

Peygamber Efendimiz (s.a.s) ise bir kutsî hadiste Rabbimizin şöyle buyurduğunu bizlere aktarmaktadır:    َيا
 Ey Âdemoğlu! İnfak et ki, sana da infak edilsin!” (Müslim, Zekât, 11.)“      ابْنَ آدَمَ أنَْفِقْ أنُْفِقْ عَليَْكَ 

“İnfak” kavramı, Yüce Kitabımızın birçok yerinde işlenen, başta zekât olmak üzere sadaka, karz-ı hasen 

(güzel bir borç verme) ve birr (iyilik etme) gibi diğer kavramlarla benzer anlamlarda kullanılan önemli 

kavramlardan biridir. Zekât, Müslümanlara ait zorunlu mali farizayı ifade ederken sadaka ve infak gibi kavramlar 

daha geniş bir anlam yelpazesine sahiptir. Kur’an’da infak, mümini değerli kılan meziyetlerden biri olarak 

türevleriyle birlikte 70’ten fazla yerde geçmektedir. Bu kavramın içine, kişinin yakın ve uzak tüm akrabalarına, 

eşine dostuna ve tüm ihtiyaç sahiplerine faydası olan, mal, mülk gibi maddi katkılarda bulunması girdiği gibi, 

manevi değere karşılık gelen makam, ilim, nasihat, yol gösterme gibi çabalar da girebilmektedir.  

Hz. Peygamber’in hadislerinde infakın ve sadakanın kapsamı o kadar geniş tutulmuştur ki, zekât, fıtır 

sadakası, keffaret ve adak gibi maddiyata bağlı ameller dışında sıla-i rahim, borçluya mühlet vermek gibi manevi 

yardımlar da bu kapsam içinde görülmüştür. Bunun dışında güzel söz söylemek, yoldan eziyet veren şeyleri 

kaldırmak, birine yol göstermek, selam vermek ve verilen selamı almak, tebessüm etmek gibi farklı çabalar da 

infak kapsamında değerlendirilmiştir. 

Kur’an’ın genel ayetlerine bakıldığında müminlerin vasıfları sıralanırken onların gayba inanan imanî 

duruşları akabinde namazlarını kıldıkları ve kendilerine verilen maldan infak ettikleri ifade edilir. “İnfak” kavramı 

Kur’an-ı Kerim’de özellikle bu bağlamda iman ve namazın ardından zikredilmiştir. Allah Teâlâ bir ayette şöyle 

buyurmaktadır:  

ا رَزَقْنَاهُمْ ينُْفِقُونَ  الَ ذَ۪ينَ  َ لٰوةَ وَمِم  َ يؤُْمِنُونَ باِلْغَيْبِ وَيقُ۪يمُونَ الص   

“(Onlar) gayba iman ederler, namazı kılarlar, kendilerine verdiklerimizden hayra harcarlar.” 
(Bakara, 2/3.) 



2 
 

Gayba iman etmek, namaz kılmak ve Allah rızâsına uygun harcama yapmak; İslâm’ın fert ve topluluk olarak 

insana getirdiklerinin ve ondan istediklerinin güzel bir özetidir. Gayba iman, iman esaslarına; namaz kılmak, özel 

duygu ve davranışlarla Allah’a ibadet etmeye; Allah rızâsına uygun harcamada bulunmak (infak) ise dayanışmaya, 

düzen ve adalete, yani muâmelâtın ruhuna ve amacına işaret etmektedir. 

Müslümanlar yardımlaşmayı ve infakı hayatlarının merkezine yerleştirmiş, sahip oldukları ilmî/iktisadî 

birikimlerini her daim başkalarıyla paylaşmış ve bu asil eylemi asla tahakküm aracı hâline getirmemişlerdir. Bu 

itibarla bilgi, hikmet ve marifet rükûnları üzerine oturmuş, iman, kulluk ve güzel ahlakla tezyin edilmiş İslam 

medeniyeti esas itibariyle bir infak medeniyetidir. Âli cenap Milletimiz ise gece gündüz demeden çalışmış, her 

türlü hayrı insanlığın istifadesine sunmuştur. Kur’an-ı Kerim’de bildirilen şu ayeti hayatlarının tamamına 

aktarmışlardır: 

هَارِ سِرا  وَعَلََنيَِةً فَلهَُمْ اجَْرُهُمْ عِنْدَ رَ  َ ب هِِمْْۚ وَلََ خَوْفٌ عَليَْهِمْ وَلََ هُمْ يحَْزَنوُنَ الَ ذَ۪ينَ ينُْفِقُونَ امَْوَالهَُمْ باِل يَْلِ وَالن   

“Mallarını gece, gündüz; gizli ve açık infak edenler için Rableri katında ecirleri vardır; onlar için 

korku yoktur ve onlar mahzun olmayacaklardır.” (Bakara, 2/274.) 

İnfak, İslam medeniyetinin dokusunu oluşturan değerlerden biridir. Bu erdeme sahip kişilerin cömertlik ve 

fedakârlıklarıyla ortaya çıkıp gelişen “infak medeniyeti”nin mensupları dünya hayatının geçici, ahiret hayatının 

ise kalıcı olduğuna inanırlar. Ahiretteki mutluluğa götüren yolun infaktan geçtiğini kabul ederler. İslam 

medeniyetinin değerlerine göre yetişen “infak insanı”, paylaşma, dayanışma, yardımlaşma gibi erdemleri kendi 

hayatında yaşar. Muhtaç olsun ya da olmasın başkasının farkında olur, onu önemser, ona sahip çıkar ve ona 

ulaşmayı görev bilir. Bu özellikteki bireylerden oluşan “infak toplumu” ise merhamet ve şefkatle bezenmiş, 

sevginin en derin şekilde yaşandığı “verme kültürü”ne sahip insanların oluşturduğu bir toplum olarak ifade 

edilebilir. Zekât, sadaka-i fıtır, kurban, nezir, karz, kefaret, vakıf ve benzerlerine dair hüküm ve uygulamaların 

temel hedefi toplumda yardımlaşmanın kurumsallaşmasını sağlamaktır. Başta vakıflar olmak üzere bütün İslam 

beldelerinde erken dönemlerden itibaren muhtaçlara hizmet vermek amacıyla kurulan aşevi, darülaceze, yetimler 

evi, imaret, hastane gibi pek çok kurum Müslümanların dayanışma ve yardımlaşma ruhunu ortaya çıkaran hayır 

müesseseleridir. 

Hz. Peygamber’in Mekke’den Medine’ye hicretinin hemen ardından Yesrib’de yeni bir medeniyet 

kurulmaya başlandı. Bu yeni medeniyetin temelleri ev sahibi ensar ile tüm mallarını ve toplumsal statülerini 

Mekke’de bırakarak Medine’ye gelen muhacirler tarafından atılmaktaydı. Ensar topluluğunun güçlü yönü İslam 

medeniyetinin inşası için gerekli toplumsal güce ve maddi imkânlara sahip olmalarıydı. Muhacirlerin güçlü 

yönünü ise İslam dini ve onun peygamberini tanıma, bu uğurda zorluk ve meşakkatlere katlanma oluşturmaktaydı. 

Hz. Peygamber’in bazı Mekkeli sahabileri önce kendi içlerinde, daha sonra ensardan bazı kimselerle kardeş ilan 

etmesi, onun Medine’de sosyal alanda gerçekleştirdiği faaliyetlerden en önemlisidir. Muâhât adı verilen bu 

uygulama, İslam toplumunu oluşturan bireylerin kaynaşmasına katkı sağlamış, yurtlarından ayrı düşen 

muhacirlerin mahzunluğunu gidererek Medine’ye ve ensara ısınmalarını kolaylaştırmıştır. Bir yandan muhacirler 

için maddi destek imkânları araştırılırken bir yandan da manevi bir kardeşlik ortamı oluşturulmuştur. Muhacirlere 

her konuda destek olan Medineliler onlarla bütün mal varlıklarını paylaşmak istemiş, fakat muhacirler bunu kabul 

etmemiştir. Sonuçta Hz. Peygamber, mülkiyetin ensarda kalması şartıyla muhacirlerin onların işlerine ortak 

olabileceklerini bildirmiş, böylece birlikte çalışıp elde ettikleri kazanç aralarında paylaştırılmıştır. Ensar ve 

muhacirler birbirlerinin zayıf yönlerini güçlü yönleriyle kapatmışlar, tehditleri fırsatlara dönüştürerek ortaya çıkan 

güçlü sosyal sermayeyi büyük bir medeniyetin oluşumunda etkili biçimde kullanma fırsatı bulmuşlardır. 

Allah’a itaat ve ibadet niyeti taşıyan, İslam’a ve Müslümanlara yardım ve fayda sağlayan her harcama Allah 

yolunda infak sayılmaktadır. İslam medeniyet tarihinde de böyle bir niyet taşıması şartıyla ülkenin savunması, hac 

hizmetleri, yoksulların desteklenmesi, okul, kütüphane, cami, yol, köprü, çeşme, bakımevleri gibi hayır 

kurumlarının tesisi, hatta tabiatın korunup geliştirilmesine kadar çok çeşitli hizmetler için yapılan her türlü 

harcama Allah yolunda infak kapsamında değerlendirilmiştir. Bu tür sosyal içerikli hizmetler veren hayır 

kurumlarının oluşturulup bunlarla ilgili vakıf müesseselerinin ortaya çıkması, Müslüman toplumlarda sadakanın 

kurumsal bir hüviyet kazanması yönündeki en önemli gelişmelerden biridir. Bu bağlamda Hz. Peygamber’in şu 

hadisinde yer alan ve “sürekli, kalıcı hayır” anlamına gelen “sadaka-i cariye” kavramı özel bir öneme sahiptir: 

َ مِنْ ثلََثَةٍَ: إلَِ َ مِنْ صَدَقَةٍ جَارِيةٍَ أوَْ عِلْمٍ ينُْتَفَ  نْسَانُ انْقَطَعَ عَنْهُ عَمَلهُُ إلَِ    أوَْ وَلدٍَ صَالحٍِ يدَْعُو لهَُ عُ بِهِ إذَِا مَاتَ الِْْ

“İnsan ölünce üç şey dışında ameli kesilir: Sadaka-i câriye (faydası kesintisiz sürüp giden sadaka), 

kendisinden faydalanılan ilim ve kendisine dua eden hayırlı evlât.” (Müslim, Vasiyyet, 14.) 



3 
 

Hz. Peygamber’in dul ve yetimlerin geçimini bizzat üstlendiği, Hz. Ömer’in de bu uygulamayı 

resmîleştirdiği bilinmektedir. İslam toplumlarında uygulamada yetim mallarının korunmasına özel bir önem 

verilmiş, insanlar yetimlerle kendi çocukları gibi ilgilenmeye teşvik edilmiş, konuyla ilgili sorunlara idarî açıdan 

kadılar eliyle, malî açıdan vakıflar yoluyla çözümler getirilmiştir. 

Müslüman toplumlarda, hemen her dönemde sadakanın insan onurunu kırmayacak biçimde verilmesine 

büyük önem verilmiştir. Dilenme ve dilencilik de insan onuruna uygun görülmemiştir. Vakarından dolayı 

fakirliğini gizleyenlere, ihtiyaçlarını kimseye açamayanlara, “alan el” olmanın ezikliğini yaşatmamak ve onları 

istemek zorunda bırakmamak için gayet zarif bir yardım yolu olarak Osmanlı toplumunda, “Sadaka Taşı” 

uygulaması geliştirilmiştir. Osmanlı toplumunda varlıklı insanların ihtiyacı olan kişilere, hatta ihtiyacı olan 

hayvanlara yardımcı olması için geliştirilen ve farklı yöntemlerle hizmet veren çok sayıda yardım kurumu 

mevcuttur. Halk tarafından kurulan çeşitli vakıflar aracılığı ile insanların hizmetine sunulan binek taşları, mola 

taşları ve sadaka taşları gibi eserler dikkat çekici örneklerdir. 

İslamiyet’in cömertlik konusunda öngördüğü zarafetin Osmanlı şehir kültüründeki yansımalarından biri olan 

sadaka taşları cami, türbe, han, hamam gibi yapıların çevresinde, ticaretin yoğun olduğu yerlerde, mezarlıklarda 

ve sokakların kuytu köşelerinde yer alan, çocukların uzanamayacağı yükseklikte üstü hafifçe oyuk taşlardır. 

Sadaka taşlarının diğer sistemlerden en belirgin farkı, yardımlaşmanın yalnızca zengin-fakir çizgisinde değil, bir 

mahalle içinde aynı sosyal statüye sahip insanlar arasında kurulmuş olmasıdır. Bu noktada vakıf, imarethane gibi 

yardım kuruluşlarının aksine sadaka taşlarının birbirleriyle daha yakın duran, komşuluk ilişkileri içerisinde olan 

insanlar arasında bir yardım düzeneği tesis ettiği söylenebilir. İnfak medeniyetinin ve İslam yardımlaşma 

sisteminin sıcaklığını yansıtan sadaka taşları sayesinde veren kişi ile alan kişi birbirini görmez, hiçbir zengin hangi 

fakire para verdiğini hiçbir fakir de hangi zenginin parasını aldığını bilmezdi. İhtiyaç sahibi, tok gözlülüğün ve 

diğerkâmlığın bir yansıması olarak bu taşlara bırakılan yardımlardan ihtiyacı kadarını alır, geri kalanı bırakırdı. 

Sadaka taşlarıyla ilgili müstakil vakıflar kurulduğu, sadakaların günlük olarak takip edildiği ve bu taşların 

muhafazasıyla görevli kişilerin bulunduğu bilinmektedir. 

İnsanın kendinden eksilterek başkasının ihtiyaçlarını karşılama boyutuyla infak, kişiyi dünya ve ahiret 

selametine sevk eden muazzam bir imkândır. Bu imkândan yararlanmak isteyen Müslüman ise infak ederken Allah 

ve Resûlü’nün isteği doğrultusunda hareket etmelidir. 

Kur’an ayetleri incelendiğinde, malın ve mülkün sahibinin Allah olduğu; “bizim” zannettiğimiz ne varsa 

aslında bu aidiyetin arizî (geçici) olduğu anlaşılmaktadır. Rabbimiz bu hususta şöyle buyurmaktadır:  

مٰوَاتِ وَالََْرْضَِۜ  َ ِ م۪يرَاثُ الس  ِ وَلِلّ ٰ َ تنُْفِقُوا ف۪ي سَب۪يلِ اللّ ٰ  وَمَا لكَُمْ الََ 
“Göklerin ve yerin tamamı zaten Allah’a kalacak olduğu halde ne diye hâlâ Allah yolunda harcama 

yapmıyorsunuz?” (Hadîd, 57/10.) 

Mümin kul, malın gerçekte Yüce Rabbimize ait olduğu bilinciyle hareket ettiğinde, Onun rızası 

doğrultusunda vermek kendisine zor gelmeyecektir. Elbette kişinin bu infakını, durumu yerinde iken, imkân ve 

koşulları var iken yapabilmesi gerekecektir. Zira Yüce Allah bizleri kıyamet günü gelmeden önce infak etmeye 

şöyle davet etmektedir: 

 َ ا رَزَقْنَاكُمْ مِنْ قَبْلِ انَْ يأَْتيَِ يوَْمٌ لََ بيَْعٌ ف۪يهِ وَلََ خُل  َ َّٓوا انَْفِقُوا مِم  َّٓا ايَ هَُا ال ذَ۪ينَ اٰمَنُ َالمُِونَ يَ ةٌ وَلََ شَفَاعَةٌَۜ وَالْكَافِرُونَ هُمُ الظ   

“Ey iman edenler! Alım satım, dostluk ve aracılığın olmadığı bir gün gelip çatmadan Allah’ın size 

verdiklerinden O’nun için harcama yapın. Kâfirler zalimlerin ta kendileridir.” (Bakara, 2/254.) 

Müslüman’ın sıkıntılarına çare olmak, kardeşliğimizin gereğidir. Peygamber Efendimiz (s.a.s) bir 

hadislerinde şöyle buyurmaktadır:  

ُ عَنْهُ كُرْبةًَ مِنْ كُرَبِ يوَْمِ الْقِيَامَةِ وَمَنْ  مَنْ  َ سَ اللّ  َ نْيَا نفَ  ُ سَ عَنْ مُسْلمٍِ كُرْبةًَ مِنْ كُرَبِ الد  َ ُ نفَ  َ رَ اللّ  َ نْيَا يسَ  ُ رَ عَلىَ مُعْسِرٍ فِى الد  َ يسَ 
نْ  ُ نْيَا وَالآخِرَةِ وَمَنْ سَتَرَ عَلىَ مُسْلِمٍ فِى الد  ُ ُ فِى عَوْنِ الْعَبْدِ مَا كَانَ الْعَبْدُ فِى عَوْنِ عَليَْهِ فِى الد  َ نْيَا وَالآخِرَةِ وَاللّ  ُ ُ عَليَْهِ فِى الد  َ يَا سَتَرَ اللّ 

 أخَِيهِ 
“Kim bir Müslüman'ın dünya sıkıntılarından bir sıkıntıyı giderirse, Allah da onun kıyamet günündeki 

sıkıntılarından birini giderir. Kim darda kalan bir kimsenin işini kolaylaştırırsa, Allah da dünya ve âhirette 



4 
 

onun işlerini kolaylaştırır. Kim bir Müslüman'ın ayıbını örterse, Allah da dünya ve âhirette onun ayıplarını 

örter. Kul, kardeşinin yardımında olduğu sürece, Allah da onun yardımcısı olur.” (Tirmizî, Birr, 19.) 

İnfak söz konusu olduğunda kişinin elbette toplumda en muhtaç olanı ve en mağdur olanı bulması 

gerekecektir. Bu konuda da önceliği en yakınlara vermek elzemdir. Bu hususta Kur’an’da “yakın akraba” vurgusu 

dikkat çeker. İlgili ayette şöyle buyrulur: 

َّٓا انَْفَقْتُمْ مِنْ خَيْرٍ فَللِْوَالدَِيْنِ وَالََْقْرَب۪ينَ وَالْيَتَامٰى وَالْمَ  ب۪يلَِۜ وَمَا تفَْعَلوُا مِنْ خَيْرٍ يسَْـلَوُنكََ مَاذَا ينُْفِقُونََۜ قُلْ مَ َ سَاك۪ينِ وَابْنِ الس 
َ بِه۪ عَل۪يمٌ  َ اللّ ٰ  فَاِن 

“Sana ne harcayacaklarını soruyorlar. De ki: “Harcayacağınız mal, ana baba, yakınlar, öksüzler, 

yoksullar ve yolcular için olmalıdır. Hayır olarak ne yaparsanız muhakkak ki Allah onu bilir.” (Bakara, 

2/215.) 

Allah Resûlü (s.a.s) bir hadislerinde bizlere şu uyarıyı yapmaktadır: 

فْلىَ ، وَابْدَأْ بمَِنْ تعَُولُ  ُ دَقَةِ عَنْ ظَهْرِ غِنًى ، وَالْيَدُ الْعُلْيَا خَيْرٌ مِنَ الْيَدِ الس  َ  خَيْرُ الص 

“Sadakanın en hayırlısı, vereni ve geçindirmekle yükümlü olduğu aile efradını ihtiyaçsız bırakacak 

şekilde verilendir. Üstteki (veren) el, alttaki (alan) elden hayırlıdır. Sen ilk önce, geçimini sağlamakla 

yükümlü olduğun kimselerden başla.” (Dârimî, Zekât, 22.) 

Her amelde olduğu gibi infakta da samimiyet ve ihlas önemlidir. Kişinin yaptığı salih amellerde samimiyet 

ve ihlası asla ihmal etmemesi gerekir. Kur’an’da infak ve sadaka konusunun ele alındığı ayetlerde üzerinde durulan 

kavramlardan birisi “li vechillah”tır. Yani yaptığı işi Allah’ın zatı ve rızası için yapmış olmaktır. İnsân suresinde 

“ebrar” olan cennet sakinlerinin dünyada işledikleri güzel amellerden bahsedilmiş; onların miskini, fakiri ve esiri 

doyururken şöyle dedikleri haber verilmektedir: 

َّٓاءً وَلََ شُكُوراً  ِ لََ نرُ۪يدُ مِنْكُمْ جَزَ  انِ مََا نطُْعِمُكُمْ لوَِجْهِ اللّ ٰ
“(Ve onlar şöyle derler:) "Biz sizi Allah rızâsı için doyuruyoruz; sizden ne bir karşılık ne de bir 

teşekkür bekliyoruz.” (İnsân, 76/9.) 

Sahip olduğumuz mal, servet ve diğer dünyalık şeylerin bize cazip geldiği, nefsimize hoş geldiği aşikârdır. 

Bizde tüm bunlara karşı, yaratılıştan, ayrı bir meyil ve teveccüh vardır. Mala ait bu fıtrî temayül insana yaratılıştan 

yüklenmiştir. Ancak bu hâlden kurtulmak da bizim için mümkün kılınmıştır. İç dünyamızda bulunan ve şeytanın 

bir ayartma aracı olarak kullandığı cimrilik duygusundan “infak” yeleği ile kurtulmamız mümkündür. Kişi infak 

ile nifaktan kurtulabileceği gibi nefsinin cimriliğine karşı başarıyı da elde edebilecektir. Kuşkusuz bu da bizim 

sınav dünyasında vahye tabi olmamızla gerçekleşebilecek bir durumdur. Mala ve maddi şeylere düşkünlükten 

benliğimizin arındırılmasıyla ve kalbimizin tasfiyesi ile kurtulabiliriz. Yüce Rabbimiz bu nedenle şöyle 

buyurmaktadır: 

َ مَا اسْتَطَعْتُمْ وَاسْمَعُوا وَاطَ۪يعُوا وَانَْفِقُوا خَيْراً لََِنْفُسِكُمَْۜ وَمَ  َّٓئِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ فَات قَُوا اللّ ٰ َ نفَْسِه۪ فَاوُلٰ۬ نْ يوُقَ شُح   

“O halde gücünüz yettiğince Allah’a saygısızlıktan sakının; dinleyin, itaat edin ve kendi iyiliğinize 

olmak üzere başkaları için harcayın. Kim nefsinin bencilliğinden korunmayı başarırsa işte kurtuluşa 

erecekler onlardır.” (Teğâbûn, 64/16.) 

Her ibadet için bizlere sonsuz rahmetinden lütufta bulunan Yüce Rabbimiz, yapılan infak karşılığında kişinin 

ihlas ve samimiyetine göre ihsanda bulunacağını müjdelemektedir. Ayetlerde bu ecir ve sevap yapılan infakın on 

katından yedi yüz katına kadar çıkabilmektedir. Kur’an-ı Kerim’de bu hususa şöyle işaret edilmektedir: 

ِ سُنْبُلَ  َةٍ انَْبَتَتْ سَبْعَ سَنَابِلَ ف۪ي كُل  ِ كَمَثَلِ حَب  ُ يضَُاعِفُ لمَِنْ يشَََّٓاءَُۜ ةٍ مِائةَُ حَب َ مَثَلُ ال ذَ۪ينَ ينُْفِقُونَ امَْوَالهَُمْ ف۪ي سَب۪يلِ اللّ ٰ ةٍَۜ وَاللّ ٰ
ُ وَاسِعٌ عَل۪يمٌ   وَاللّ ٰ

“Mallarını Allah yolunda harcayanların örneği, her başağında yüz tanenin bulunduğu yedi adet başak 

çıkaran bir tohum tanesi gibidir. Allah dilediğine katlayarak verir, Allah (zât ve sıfatlarında) sınırsızdır, 

her şeyi bilmektedir.” (Bakara, 2/261.) 



5 
 

Yüce Mevla’mız, rızası için verilecek her bir sadakayı kendisine verilmiş bir borç (karz-ı hasen) olarak kabul 

etmektedir. Ayrıca bunun karşılığını kat kat ödeyeceğini ve böyle bir hayır sahibini cennetle müjdelemektedir. 

Yüce Rabbimiz şöyle buyurmaktadır: 

ةََۜ  َ َ لهَُمُ الْجَن  َ اشْتَرٰى مِنَ الْمُؤْمِن۪ينَ انَْفُسَهُمْ وَامَْوَالهَُمْ باِنَ  َ اللّ ٰ  انِ 
“Şüphesiz Allah, müminlerden canlarını ve mallarını, kendilerine vereceği cennet karşılığında satın 

almıştır…” (Tevbe, 9/111.) 

“İnfak” sadece mal ile değil, başka şeylerle de yapılabilir. Zira “İnfak” malın elden çıkarılması, harç ve sarf 

edilmesi demektir. Bu infak çeşitlerini şöyle ifade edebiliriz: 

Sözle İnfak: Peygamber Efendimizin ifadesiyle “güzel söz sadaka”dır. Ayet-i celilede Rabbimiz şöyle 

buyurmaktadır:  

ٌ حَل۪يمٌ  ُ غَنِي  َّٓا اذًَىَۜ وَاللّ ٰ  قَوْلٌ مَعْرُوفٌ وَمَغْفِرَةٌ خَيْرٌ مِنْ صَدَقَةٍ يتَْبَعُهَ
“İyi sayılan bir söz ve bir bağışlama, arkasından eziyet gelen bir sadakadan daha iyidir. Allah 

zengindir, halîmdir.” (Bakara, 2/263.) 

İlim ve Marifetle İnfak: Peygamber Efendimiz (s.a.s), ilim öğretenin defterinin kapanmayacağını, kıyamete 

kadar açık kalacağını, kendisinden istifade edilen ilmin bir sadaka-i cariye olduğunu beyan etmektedir. İlgili 

hadiste şöyle buyrulmaktadır:  

َ مِ  نْسَانُ انْقَطَعَ عَنْهُ عَمَلهُُ إلَِ  نْ ثلََثَةٍَ: إلَِ َ مِنْ صَدَقَةٍ جَارِيةٍَ أوَْ عِلْمٍ ينُْتَفَعُ بِهِ أوَْ وَلدٍَ صَالحٍِ يدَْعُو لهَُ إذَِا مَاتَ الِْْ  

“İnsan ölünce üç şey dışında ameli kesilir: Sadaka-i câriye (faydası kesintisiz sürüp giden sadaka), 

kendisinden faydalanılan ilim ve kendisine dua eden hayırlı evlât.” (Müslim, Vasiyyet, 14.) 

Zaman ile İnfak: Zamanını insanlığın hizmetinde kullanmak, güzel şeyler yapmak, vakti nakde çevirmek 

bir infaktır.  

Can ile İnfak: İnfakın en ileri boyutu; nefsi feda ederek yapılandır. Allah yolunda yapılan cihat ve onun 

karşılığı bunun en güzel örneğidir. Böyle bir infakın karşılığı ancak ve ancak cennettir. Nitekim Cenâb-ı Hak bir 

ayette şöyle buyurmaktadır: 

َ اشْتَرٰى َ اللّ ٰ ةََۜ  انِ  َ َ لهَُمُ الْجَن  مِنَ الْمُؤْمِن۪ينَ انَْفُسَهُمْ وَامَْوَالهَُمْ باِنَ   

“Şüphesiz Allah, müminlerden canlarını ve mallarını, kendilerine vereceği cennet karşılığında satın 

almıştır…” (Tevbe, 9/111.) 

Ekonomiye Yatırım Yoluyla İnfak: Meşru alanlarda yatırım yaparak istihdam yoluyla insanların 

nafakalarını sağlamaya vesile olmak da infak kapsamında değerlendirilebilir. Yatırımlar yapmak, yeni iş yerleri 

kurmak ve geliştirmek, böylece mümkün olduğu kadar çok sayıda personel istihdam etmek suretiyle, insanların 

nafakalarını yani kesintisiz olarak geçimlerini sağlamalarına imkân hazırlamak da infak kapsamına girer. Esasen 

yardım hususunda yoksulların haysiyetlerinin zedelenmemesi gerektiğine dikkat çeken, diğer taraftan da çalışarak 

kazanmanın değerini vurgulayan ayet ve hadisler göz önüne alınırsa; günümüzün ekonomik şartları içinde bir tür 

infakın karşılıksız yardıma göre daha iyi olduğu düşünülebilir. 

Üretim Yoluyla İnfak: Geçinmek için izlenecek çeşitli yollar, yapılacak çeşitli işler vardır. İş çeşidinden 

daha da çok nimet çeşidi vardır. Bu nimetlerden insanlar, dünyanın sonu gelinceye dek faydalanacaklar. Bu 

faydalanma üretim yoluyla ve sermaye ile gerçekleşir. Sermaye, hem tabiat varlıklarını satın almamızı hem de 

başkalarına iş imkânı vermemizi sağlar. İstihdam sağlamak da aynı zamanda bir infaktır. Burada merkezîleşen 

insandır. O toplumun da, kanunun da hakkını verecek ve bu taksimatı yapacak, infak edecek tek varlıktır. Öyle ki 

insan, bu harcama ve tasarruf yoluyla orta yolu bulmuş ve huzura ermiş, yaptığı harcamalardan da fert ve toplum 

istifade etmiştir. 

Mal ile İnfak: İnfakın sosyal, siyasi, iktisadi ve bunların dışında daha birçok hedefi ve çeşidi vardır. İnfakta 

asıl olan, mal ile yapılan infaktır. Onun içindir ki; “mal canın yongasıdır” denir. Kolay değildir, emek vererek, 

çalışarak, çabalayarak kazandığından ihtiyaç sahiplerine hiç tereddüt etmeden sadece Allah emrettiği için vermek.  



6 
 

İnfakın farz ibadet olduğunun önemli bir delili, bu ibadet içinde yer alan zekâtın farz bir ibadet olmasıdır. 

Her ne kadar zekât gibi infak içerisinde yer alan “sadaka”, “sadaka-i cariye” ve “fitre”, farz olarak nitelendirilmese 

de bunları yapanların Allah rızasını ve hoşnutluğunu kazandığını, yapmayanların ise azaba uğrayacaklarını, 

Allah’ın Kur’an-ı Kerim’de bildirmesi ve Hz. Muhammed’in (s.a.s) müteaddit defalar bahsetmesi, bunların 

önemini kabul etmeye yetmektedir. Hayır yolda yapılan harcamaları bir tasnife tabi tutmak istersek, bu anlamda 

harcama üç kısımdır: Farz, vacip, mendup. 

 Farz Olan Harcamalar: Hacca gitmek ve zekât vermek...  

Vacip Olan Harcamalar: Meşru yollar içerisinde nefsinin, ailesinin, çocuklarının ve diğer yükümlü olduğu 

kimselerin iaşesini temin etmek.  

Mendup Olan Harcamalar: Her türlü sadaka, insanı mürüvvete eriştirecek olan dostlarına ikramlar, 

ahbaplara verilen ziyafetler vb. harcamalardır.   

Farz olan infak zekâtla, kişinin kendisinin ve ailesinin geçimini sağlamak üzere yaptığı harcamalar ve 

ülkenin savunmasına katkılarıdır. Mendup olan infak ise bunun dışında kalan harcamalardır. 

Allah Resûlü zekât ve diğer hayır çeşitlerini insanlara benimsetip sevdirirken bunların Allah katında çok 

önemli bir yere sahip olduğu üzerinde durmuştur. Hiç şüphe yok ki, Hz. Peygamber’in takip ettiği bu yöntemle 

müminler, İslam’ın kardeşlik potasında birbirleriyle daha iyi kaynaşmışlar ve muhtaçların yaralarını sarmışlardır. 

Allah Resûlü, devlet eliyle yaptığı yardımlarda gizlemenin mümkün ve hatta doğru olmaması nedeniyle 

infakı aleni yapardı. Bazen Medine’ye zekât malı geldiğinde duyan insanlar şehre akın ederdi. Allah Resûlü de 

gördüğü manzara karşısında tebessüm eder ve gelenlerin ihtiyaçlarını sırayla gidermeye gayret ederdi. Hz. 

Peygamber’in bu şekildeki aleni uygulaması başkalarının da zekât ve sadaka vermesini teşvik etmek açısından 

yararlı olmaktaydı. Günümüzde de insanların gururlarını zedelemeden kurumsal yardımların aleni yapılması 

faydalı olmaktadır. Hem yardım sahiplerini iyilik yapmaya teşvik etmekte hem de hayır kurumuna yaptıkları 

bağışların nereye sarf edildiğini görmelerini sağlamaktadır. Bu yardımlar aynı zamanda ülke insanının -fakirlerin 

gözetildiğini görerek- birbirlerine daha fazla bağlanmasına ve kardeşlik anlayışının pekişmesine destek 

vermektedir. Çünkü icra edilen yardım faaliyetlerine şahit olanlar, doğusundan batısına ülkemiz insanının 

birbiriyle yardımlaşması nedeniyle bu topraklardaki birlikteliğe kimsenin zarar veremeyeceğini çok daha iyi 

anlamaktadır. 

Bazen gerekli olan böylesi aleni yardımlar yanında Allah Resûlü bir endişesi nedeniyle müminlerin bireysel 

olarak yapacakları yardımları başkalarına bildirmemelerini tavsiye etmiştir. Bu da, infakta bulunanın başkalarının 

bunu görmesi durumunda gururunun okşanması ve yaptığı ibadet yüzünden kibre kapılmasıdır. Böylesi bir durum 

çok tehlikelidir, taatin günaha evrilmesi hâlidir. İbadetin sevabını alıp götüreceği gibi insanın nefsinin 

azgınlaşmasına bile sebebiyet verebilir. Allah, Resûlü’nün kıyamette hesabı çetin olacak insanları sayarken şöyle 

bir kişiden bahsetmektedir: “Kıyamet günü huzur-ı ilâhîye zengin birisi getirilecek. Yüce Allah, ona verdiği 

nimetleri hatırlatacak. O da, bu nimetlerin kendisine verildiğini kabul edecek. Sonra Cenâb-ı Hak soracak: 

'Sana verdiğim bu nimetleri nasıl kullandın?' O kişi, 'Yâ Rabbi! Hiçbir eksik bırakmadan malımı nereye 

harcamamı istediysen oraya harcadım.' diye cevap verecek. Bunun üzerine o kişiye, 'Yalan söylüyorsun. 

Sen, malını, 'Ne cömert adam!' desinler diye harcadın. Gerçekten de sana, 'Ne cömert adam!' denildi.' 

şeklinde hitap edilecek. Sonra emir verilecek ve o kişi yüzüstü sürüklenerek cehenneme atılacak.” (Müslim, 

İmâre, 152.) 

Allah Resûlü’nün hadislerine baktığımızda zekât ve diğer infak çeşitlerinde bulunan insan için üç 

mutluluğun söz konusu olduğunu görmekteyiz. Bu, yerine getirilen ibadetin ne kadar mühim olduğunu göstermesi 

açısından dikkat çekicidir.  

Birincisi: Kul, farkında olmadan veya ihmal sonucunda malına bulaşmış olan ve esasında hakkı olmayan 

kısmı zekât vererek temizler. Zira elimizdekilerin kırkta birini vermekle emrolunduğumuz “zekât” kelimesinin 

anlamı temizlik, artmak, bereketli olmak, iyi ve düzgün olmaktır. 

İkincisi: Zekât veren insan Allah’ın sevgisini kazandığını bilir. 

Üçüncüsü: İnsanın, mutlaka yüzleşeceğini bilmesine rağmen, her zaman kendisinden uzak tuttuğu ölümle 

karşılaşacak olması kaçınılmaz sondur. Aslolan, ne zaman karşı karşıya gelineceği belli olmayan ölümden sonrası 

için heybeye bir şeyler koyabilmesidir. Allah’ın huzuruna bomboş gitmek yanında, onun emirlerini karınca 

kararınca yerine getirerek, bir şeylere çabalamış olarak gitmek de mümkündür. Bir şeyler yapmış olmak, insanın 

Rahman’dan bağışlanma dileyebilmesi, onun rahmetini kazanabilmesi için ön koşul olarak durmaktadır. Bunun 

çok basit ve sade yollarından birisi de infaktır. Nitekim Peygamber Efendimiz bu hususa şöyle vurgu yapmaktadır: 



7 
 

“Sizden her bir kimseyle kıyamet günü Rabbi mutlaka konuşacaktır ve arada tercüman da 

bulunmayacaktır. O kişi sağ yanına bakacak, göndermiş olduğu amelleri görecektir. Sonra sol yanına 

bakacak, yine yapıp ettiği şeyleri görecek, karşısına bakınca da cehennemi görecektir. Kim, yarım 

hurmayla bile olsa yüzünü ateşten koruyabiliyorsa, bunu hemen yapsın.” (Taberânî, el-Mu’cemu’l-Evsat, 

1963.) 

Hayatımızın tamamını kuşatan ibadetlere baktığımızda, bunların bir kısmının sadece bedenimizle eda 

edildiğini görürüz. Namaz ve oruç ibadetleri böyledir. Bir de hem bedenen hem de maddi harcamayla yerine 

getirdiğimiz ibadetlerimiz vardır. Hac gibi. Hac için insan maddi hazırlığını yaptıktan sonra sağlığı yerindeyse (ve 

de günümüz şartlarında kurası çıkarsa) ibadetini yerine getirir. Bu ibadet için maddi harcama gerekmekle birlikte 

harcama insanın kendisinedir. Sadece mali ibadet olan zekât ve sadakaya gelince, bunlarda durum çok farklıdır. 

Mümin başkasının en küçük bir payı olmayan kazancından muhtaç olan birine hisse ayırmaktadır. Burada bir 

başkası için fedakârlık söz konusudur ve birine yardım etmek için eli cebe sokmak son derece zordur. Bunu 

yapmak insanın imanının ve Allah’a olan inancının sağlamlığının göstergesidir. 

Hangi türde olursa olsun, bir emir Allah katından geldikten sonra yerine getirilmesi icap eder. Bir kısmını 

yaparım, bir bölümünü terk ederim, demek olmaz. Bu nedenle bedenimize hitap eden namaz ve oruç gibi ibadetler 

nasıl Allah’ın bir fermanı ise, ifa edilmeleri nasıl zaruri ise, Allah Teâlâ’nın diğer buyrukları da aynıdır. Maddi 

durumu yerinde olan ve şartlarını taşıyan kimsenin hacca gitmesinin farz olması bu yüzdendir. Aynı şekilde zekât 

vermek de farzdır. Allah’ın buyruğu olması açısından bakıldığında namaz kılmak ile zekât vermek arasında bir 

fark yoktur. Her ikisi de yaratıcının emridir. Dolayısıyla Allah’a yakınlık ve güzel kul olabilmek için her bir emrini 

yerine getirmek gerekmektedir. Maddi durumu yerinde olmasına rağmen zekât ve sadaka-i fıtırdan kaçınarak 

kulluğu namaz ve oruç gibi ibadetlerde aramaya ve yalnızca bunlar üzerinde titizlenmeye gelince, bu, cenneti 

kolay yoldan talep etmenin bir başka adıdır. Oysa zekât buyruğunun geldiği yer ile namaz veya oruç emrinin 

geldiği makam arasında hiçbir fark yoktur. 

Mümin zekâtını vermediğinde hesabının çok çetin olacağını bilmelidir. Çünkü onu yaratan Allah Teâlâ şöyle 

buyurmaktadır: 

رْهُمْ بعَِذَابٍ الَ۪يمٍ  ... ِ ةَ وَلََ ينُْفِقُونهََا ف۪ي سَب۪يلِ اللّ ِٰ  فَبَش  َ هَبَ وَالْفِض  َ وَال ذَ۪ينَ يكَْنِزُونَ الذ   

مَ فَتُكْوٰى بهَِا جِبَاهُهُمْ وَجُنُوبهُُمْ وَظُهُورُهُمَْۜ هٰذَا مَا كَنَزْتمُْ لَِنَْفُسِكُمْ فَذُوقُوا مَا كُنْتُمْ يوَْمَ يحُْمٰى عَليَْهَا ف۪ي ناَرِ  َ تكَْنِزُونَ  جَهَن   

“…Altın gümüş biriktirip Allah yolunda harcamayanları elem veren bir azapla müjdele! O gün 

bunlar cehennem ateşinde kızdırılıp onların alınları, böğürleri ve sırtları dağlanacak: İşte yalnız kendiniz 

için toplayıp sakladıklarınız; tadın şimdi biriktirip sakladıklarınızı!” (Tevbe, 9/34-35.) 

Kazandıklarımızdan tasadduk edebilmek şahsiyetimizin kemal bulmasıdır. Verirken içimiz acımadan aşkla 

ve şevkle verebilmemiz, maddeye esaretten kurtuluşumuzun bir ifadesidir. Veren insan eşyaya bağımlılıktan, 

kendini görmekten, kendi için yaşamaktan kurtulmuş demektir. Eli açık olmak, gönlü açık olmak, infak kültürüne 

sahip olmak, sofrasında ekmeği yenilebilir olmak kazancın bereketindendir. Allah’ın bize, başkalarına yardım 

gücünü ve verebilme cömertliğini lütfetmesi şükredilecek en güzel kazanımdır. Allah’ın bize yeteceğini 

bilebilmemiz, Allah’ın bize yeteri kadar verdiğini görebilmemiz ve O’nun bize verdiklerinden bizim de O’nun 

kullarına infakta bulunabilmemiz bir vefa borcu, emanetin hakkını teslim edebilme erdemi ve ilahî tecellilere 

mazhar olabilme ölçütüdür. İhtiyaç sahipleriyle malımızı ve servetimizi, gönlümüzü ve ilgimizi, muhabbetimizi 

ve zamanımızı paylaşabilme istidadının bizde bulunması ne büyük bir nimettir. Allah, bu hayatı sahip olanlar sahip 

olmayanlara yardımcı olsunlar diye böylesi bir infak temeline oturtmuştur. Zira infak, Allah’ın yarattığı varlıklara 

hizmet edebilmemiz için bize bahşedilmiş bir fırsattır. 

Ramazan ayı, içinde barındırdığı birtakım hasletleri ve uygulamaları idrak eden Müslüman’ı infakta daha 

duyarlı kılar. Her şeyden evvel Ramazan ayı merhamet ayı olarak kalpleri hassaslaştırır. Bu duygu yoğunluğunda 

kişi, çevresine ve olaylara karşı daha merhametli olur. Bu merhameti onun daha fazla infak etmesine vesile olur. 

Açlıkla imtihanı aç olanı, nimet ile imtihanı da nimeti olmayanı hatırlatıp bu doğrultuda adım atmasına sebep olur.  

Müminlerin bu ayda daha cömert olmasının ardında yatan bir diğer saik de Hz. Peygamber’in bu ayda infak etmede 

her zamankinden daha cömert davranmasıdır. Resûlullah’ın (s.a.s.) Ramazan ayında esen rüzgârdan daha cömert 

olduğu ve elinde avucunda ne varsa infak ettiği rivayet edilmiştir. İbn Abbas’tan (r.a.) gelen bir rivayet şöyledir: 

“Resûlullah (s.a.s) insanların en cömerti idi. Onun bu cömertliği Ramazan ayı girip de kendisiyle Cebrail 

(a.s.) karşılaştığı zaman daha da artardı. Cebrail (a.s.), Ramazan ayı çıkıncaya kadar her gece Resûlullah 

(s.a.s) ile buluşurdu. Resûlullah (s.a.s) ona Kur’an’ı arz eder (okurdu.) Peygamberimiz (s.a.s), bu 



8 
 

buluşmalardan sonra insanlara rahmet getiren rüzgârdan daha cömert, daha faydalı olurdu.” (Buhârî, 

Savm, 7.) 

Oruç ve namaz yanında Ramazan’ın bereketinden daha çok istifade etmek, daha çok sevap elde etmek ve 

zekât vermede bir kamerî sene geçme şartı sebebiyle kolaylık sağladığı için farz olan zekât başta olmak üzere 

sadaka ve maddi manevi yardımlar Ramazan ayında daha ziyadeleşir. İnsanlar genelde bu ayda daha fazla hayır 

ve hasenat işler, ihtiyaç sahiplerini daha çok görür gözetir.  

Ramazan ayı aynı zamanda Hz. Peygamber (s.a.s) tarafından bağışlanma, af ve mağfiret ayı olarak 

tanımlanır. Basiret ve feraset sahibi bir mümin de bu ayda zekât, sadaka ve Allah rızası için verdiklerini bağışlanma 

vesilesi kılar.  

Ramazan ayında bayram namazı vaktine kadar, fakirlere verilmesi gereken bir sadaka türü olan “fıtır” 

sadakası da infakta itici bir güç olarak görülebilir. Ramazan ayı ibadetleri arasında doğrudan yer alan, vacip 

hükmünde ve miktarı az olan bu infak, fakirlerin ve yoksulların hatırlanmasına ve durumlarının görülmesine bir 

temel teşkil eder. Miktarının azlığından ziyade oluşturacağı etki muhtemeldir ki Ramazan sonrasında da 

görülecektir. 

Diyanet İşleri Başkanlığımızca, 2019 yılı Ramazan ayı temasını “Ramazan ve İnfak” olarak belirlenmiştir. 

Bu yıl, yardımlaşmanın, dayanışmanın ve kaynaşmanın kilit kavramlarından biri olan “infak” teması gündeme 

alınmıştır. Türkiye Diyanet Vakfımızca da “Kardeşlerini Unutma! Beklenen Sensin” çağrısıyla sınırları aşan 

bir iyilik daveti yapılmaktadır. Özellikle bu yıl “Kardeşliğimiz Zekâtla Bereketlensin” sloganıyla, bütün 

dünyanın ihtiyaç duyduğu, özlemini çektiği eşsiz bir yardım sistemi olan zekât ibadeti gündem yapılmaktadır. 

Başkanlığımız ve Türkiye Diyanet Vakfımızca Ramazan ayında 22 milyon TL değerinde yardım 

yapılacaktır. Dünyanın farklı coğrafyalarında 100 bini aşkın gıda paketi dağıtımı planlanmıştır. 200 bin kişiye iftar 

verilecek, Bangladeş, Çad, Filistin, Nijer, Somali, Sudan, Suriye ve Yemen olmak üzere 8 ülke 19 bölgede 11 bin 

çocuğa da bayramlık kıyafet yardımı yapılacaktır. Yurt içine yönelik yardımlar çerçevesinde ihtiyaç sahipleri ve 

mülteci aileler için 40 bin adet alışveriş yardım kartı dağıtılacak, 5 bin yetim kardeşimize kıyafet yardımı 

yapılacaktır.  

Ülke genelinde il ve ilçe şubelerimiz tarafından kurulacak iftar sofralarında da 1 milyondan fazla 

kardeşimizle bir araya gelinecektir.  

Bayramda yetimler de unutulmamaktadır. Bir çocuk için bayramlık, bayramın gelişi demektir. Hele yetim 

bir çocuksa onu yalnız, garip ve mahzun bırakmamak bizlerin üzerine düşen en büyük vazifedir.  

Bu Ramazan ülkemizde, ümmet coğrafyasında ve dünyanın dört bir yanında, Allah’ın bizlere emaneti olan 

yetim çocukların bayramlık ihtiyacını karşılayarak, bayram sabahına daha mutlu kalkmalarına vesile olacağız. Bu 

bağlamda hayırseverlerimiz 100 TL bağışta bulunarak bir yetimin bayramlık ihtiyacını karşılayabilirler. “Bir 

Yetim de Benim olsun” diyerek bu seferberliğe katkı sağlayabilirler. 

Âl-i cenap Milletimiz, Türkiye Diyanet Vakfı’na Ramazan ayı boyunca zekât, fitre, fidye, sadaka, gıda 

paketi, bayramlık kıyafet gibi bağışlarını www.tdv.org ve bagis.tdv.org adreslerinden, il ve ilçe müftülükleri, TDV 

şubeleri, tüm PTT şubeleri ve anlaşmalı bankalar aracılığıyla da yapabileceklerdir. Ayrıca, bağışçılar, tüm GSM 

operatörlerine bağlı faturalı ve faturasız hatlardan 5601’e SMS göndererek fitre bağışında bulunabilecek. Bir SMS 

ücreti, bir Fitre bedeli olan 23 TL’dir. 

Bu vesile ile Ramazan ayının başta aziz Milletimiz olmak üzere, ümmet-i Muhammed’e ve bütün insanlığa 

hayırlar getirmesini Cenâb-ı Hak’tan niyaz ediyorum. 

 

 

 

 

 

 

 

 

http://www.tdv.org/
http://bagis.tdv.org/


9 
 

 

 

 

* Vaazımız, Diyanet İşleri Başkanlığı yayınları arasında yer alan “Ramazan ve İnfak” konulu kitaptan derlenerek hazırlanmıştır. 

Hazırlayan: Ahmet ÜNAL (Başkanlık Vaizi) 

                                                           


